

🛞 ХРАМА СВВ. БЕССР. КОСМЫ И ДАМИАНА В ШУБИНЕ

Одобрено Синодальным информационным отделом Русской Православной Церкви Свидетельство №100 от 4 июля 2011 г.

# Пятидесятница – это праздник свободы, радости, света, праздник человека...



Эль Греко. «Сошествие Святого Духа» (1596-1600 г.)

О пришествии Духа учил, его предвозвещал Христос. Он говорил, что придет Утешитель и что цель человеческой жизни — принять Его. И с тех пор все лучшее, все подлинное в христианстве жило верою в Духа Святого, опытом Его пришествия, опытом неизреченного, света и радости исполненного общения с Ним.

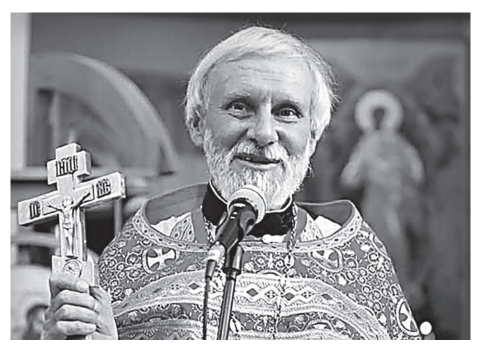
Протоиерей Александр Шмеман

### читайте в номере-

| Обращение к приходу                                           |    |
|---------------------------------------------------------------|----|
| о. <i>Александр Борисов</i><br>Торжество духовного начала     | 2  |
| События и факты                                               |    |
| Расстреляна за помощь<br>обездоленным                         | 5  |
| Тема номера                                                   |    |
| COVID-19 нас не парализовал                                   | 7  |
| Юлия Зайцева<br>Время возрастания в вере                      | 8  |
| <i>Ирина Языкова</i> Александр Мень: среда и среды            | 10 |
| Светлана Файн<br>Умножение хлебов<br>для бездомных            | 11 |
| о. <i>Иоанн Гуайта</i><br>Спасительное бездействие            | 14 |
| Приход: жатва и делатели                                      |    |
| Михаил Завалов<br>Плач как вызов нашему миру                  | 17 |
| Михаил Кунин<br>Фонарь Диогена<br>(Памяти Владимира Лихачева) | 20 |
| Братский приход                                               |    |
| о. Владимир Лапшин<br>Жить церковью, быть ею                  | 22 |
| Каждый пишет, что он слышит                                   |    |
| Стихи Е. Нигри, Л. Негруль,<br>В. Лепко, В. Илюшенко          | 27 |

# Торжество духовного начала

Протоиерей Александр Борисов, настоятель



орогие друзья! Месяц июнь - первый месяц всегда радостно ожидаемого нами лета – времени тепла и солнечного света, отпусков и замечательных плодов земли. Но июнь - это всегда и время церковной радости – праздника Троицы, время рождения Церкви Христовой в День схождения Святого Духа на учеников Христа. Желание моего сердца поделиться с вами несколькими местами из радиопроповедей прот. Александра Шмемана, в которых он говорит об этом празднике.

«Рассказ книги Деяний (Деян.2,1-21) ясно говорит о том, что в памяти Церкви история христианства началась с пришествия Духа Святого. С Духа Святого начинается библейский рассказ о творении: "В начале сотворил Бог небо и землю. Земля же была безвидна и пуста, и тьма над бездною, и Дух Божий носился над водою" *(Быт.1,1-2)*. И весь Ветхий Завет, вся многовековая история встреч человека с Богом, измен, падений и восстаний, сплошь пронизан тоской по Духу, ожиданием, жаждой Его пришествия. И, наконец,

Христос говорит о Духе Утешителе, Которого Он пошлет и Который наставит учеников Его

хотворенный"? Как поразительно и как печально это повсеместное теперь восстание против Духа, эта тяга к одному вещественному, материальному. Как случилось, что человек перестал жаждать Духа и вместо Него жаждет лишь того, что можно потрогать, взвесить, измерить?

Неужели в определении того, что есть сущность жизни, ошиблись и Сергий Радонежский, и Серафим Саровский, и Пушкин, и Достоевский? Конечно, нет! И в день Пятидесятницы, в этот "последний и великий день", как называет его церковная молитва, празднуем мы примат Духа над материей, празднуем торжество духовного начала в человечестве.

Об этом пришествии Духа учил, его предвозвещал Христос. Он говорил, что придет Утешитель и что цель человеческой жизни — принять Его. И с тех пор, с того таинственного "третьего часа" все



Весь Ветхий Завет, вся многовековая история встреч человека с Богом, измен, падений и восстаний, сплошь пронизан тоской по Духу, ожиданием, жаждой Его пришествия

на всякую истину. Христос говорит, что цель нашей жизни – рождение от Духа, Который "дышит, где хочет, и не знаем, откуда приходит и куда уходит» (Ин.3,8). Все

лучшее, все подлинное в христианстве жило верою в Духа Святого, опытом Его пришествия, опытом неизреченного, света и радости исполненного общения с Ним. И эту



Слышим ли мы, понимаем ли еще эти слова: "духовный", "одухотворенный"? Как поразительно и как печально это повсеместное теперь восстание против Духа, эта тяга к одному вещественному, материальному

христианство, таким образом, это моление о Духе. Все христианство – это мольба: "Прииди и вселися в нас, и очисти нас..."

Слышим ли мы, понимаем ли еще эти слова: "духовный", "оду-

веру, этот опыт празднует Церковь в великий и славный день Пятидесятницы.

Но почему Пятидесятницы? В чем смысл этих пятидесяти дней? От седой древности земное

время связывалось с числом семь, которое стало символом нашего мира, ограниченного пространством и временем, законами природы, причинно-следственными связями. И сколько бы ни было этого времени за нами и впереди нас, мы всегда в плену у него. И даже помножив семь на семь, невозможно выйти за пределы нашего ограниченного мира. Число же пятьдесят – сорок девять плюс единица – означало в древней символике то, что выходит за пределы вечной семерки, то, что преодолевает и обновляет мир, без остатка ей подчиненный. В нашем земном опыте нет этого преодоления, но в духовном опыте оно есть. Духом мы преодолеваем эту ограниченность, освобождаемся от нее и, оставаясь во времени и пространстве, все же перестаем быть их рабами.

В день Пятидесятницы дается нам опытно, непосредственно ощутить другое свое призвание – победить всякое рабство, осознать себя навеки свободными. Духом и для Духа создан человек, хотя он и забывает о Духе, отдаваясь в рабство материи. Это – Праздник свободы, ибо свободен только один Дух, марабство. терия знает ЛИШЬ Праздник радости – ибо она возможна только в Духе, а не в безличных "законах природы". Праздник



Число пятьдесят — сорок девять плюс единица — означало в древней символике то, что выходит за пределы вечной семерки, то, что преодолевает и обновляет мир, без остатка ей подчиненный. В нашем земном опыте нет этого преодоления, но в духовном опыте оно есть

света — ибо только в Духе светит миру вечная жизнь. Праздник человека — ибо только принимая Духа Святого и в себе самом открывая дух, становится человек подлинным человеком».

(Протопресвитер Александр Шмеман «"Я верю". Что это значит?»)

Всех поздравляю с этим замечательным праздником и всем нам желаю еще и еще раз открыть свое сердце и разум к этому духовному измерению нашего бытия, чтобы почувствовать наше духовное призвание — быть носителями Духа в этом мире.

К сожалению, пока еще не ясны перспективы преодоления пандемии. Будем молиться о том, чтобы Господь помог человечеству преодолеть эту проблему, которая в очередной раз показывает ограниченность наших человеческих воз-

можностей и конечность нашей земной жизни. Будем проявлять благоразумие, внимательность и смирение в соблюдении всех тех мер, которые предписываются медицинскими и государственными органами. Понятно, что не все эти меры всегда разумны и адекватны в силу новизны этой пандемии и ограниченности опыта противостояния ей.

Желаю всем нам и всему миру скорее вернуться к нашей привычной жизни, но в то же время сделать из этого трагического опыта необходимые выводы в отношении всего нашего человеческого бытия. Конечно, мы не останемся такими же, как были до этого. Всякое испытание может принести духовный плод, если мы проходим его в терпении и смирении.

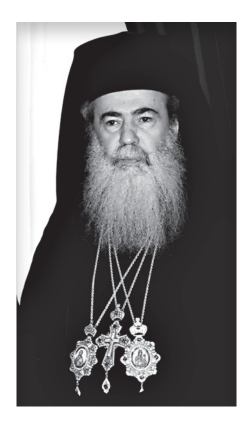
Храни вас всех Бог!





# Пасхальная проповедь Феофила, патриарха Иерусалимского

В Храме Гроба Господня, при закрытых дверях



ратья и сестры! То, что мы переживаем в эти дни, как ни странно, сродни пасхальному опыту. Дни величайшей пустоты: отсутствие церковных обрядов, отсутствие лиц, встреч, общения. Жестокая пандемия лишила нас защищенности, отняла наши привычки, наши праздники, наши контакты. Вселила в нас страх. Мы растеряны и парализованы. Мы плохо понимаем происходящее и не способны хоть как-то предвидеть будущее...

Разве это не похоже на то, что ощущали жены-мироносицы ранним утром той, первой Пасхи? Не так ли чувствовали себя апостолы, пережившие боль Страстной Пятницы и безмолвие Великой Субботы? Место их Учителя за столом опустело. Самое сердце их общины утрачено. Иерусалим опустел и стал для них чужим, да что там — враждебным! Дружеские

связи между ними отравлены предательством и изменой. И даже после того, как новая, безумная надежда выталкивает их из дома, они натыкаются лишь на пустую гробницу!

Не стоит слишком быстро убегать от этого переживания... Пасхальная радость — не банальный happy end Евангельской истории, когда все живут долго и счастливо. Она не отменяет боли этого мира, не анестезирует зияющие раны истории. Истинная Пасхальная радость делает нас способными заглянуть в пустоту, встретиться с болью («жено, что ты плачешь?» Ин 20, 15), столкнуться со смертью — и верить.

Именно здесь, заглянув в пустой Гроб, любимый ученик «увидел и уверовал». Я убежден, что пустота, ворвавшаяся сегодня в нашу жизнь, сродни пустоте Гроба Господня. Утром той, первой Пасхи, ученики начали понимать, что пустой Гроб – не просто отсутствие Тела, но таинство новой Жизни. И сегодня утром мы призваны верить, что новая жизнь будет явлена нашим глазам, что новые слова родятся из безмолвия.

Мне кажется, в предстоящие дни и месяцы, нам понадобится не только мужество пред лицом неизбежных трудностей. Нам понадобится новый взгляд, способный к созерцанию. Способный разглядеть сквозь боль и смерть – новое Божье творение.

Подобно Марии Магдалине, мы призваны идти дальше слез и причитаний о том, что кажется нам утраченным навсегда, и отважно раскрыться навстречу новым отношениям. Подобно мироносицам, мы призваны разглядеть Иисуса Воскресшего и поклониться Ему ( $M\phi$  28,9), иными словами, развернуться от себя - к Богу, и через Него – к нашим ближним. Сегодня наша хрупкость уже не может спрятаться за ширмой политической или экономической гордыни. Она может быть лишь принята в доверии к Небесному Отцу и к земным братьям и се-

Нам понадобится новый взгляд на общину и общество. Нам не выжить без взаимного приятия разделенной ответственности и любви, воплощенной в конкретных делах. Никакая виртуальность, ни-



какие социальные сети не заменят живого лица и живого общения. «Никто не может спастись в одиночку», — сегодня эти слова обретают буквальный смысл. Пусть на данный момент правильней всего сидеть по домам — но я надеюсь, что, выйдя наружу, мы будем луч-

ше осознавать тот дар, который мы призваны принять и принести другим.

Подобно апостолам, мы призваны снова и снова повторять «мы видели Господа» (Ин 20,25). Угроза страданий и смерти, нависшая над человечеством, заставляет нас за-



ново осознать, как жизненно необходима этому миру пасхальная весть о Воскресении Христа и о нашем грядущем воскресении. Ибо сегодня нет смысла твердить: «все будет хорошо». И только вера в Любовь, победившую смерть, может даровать нам надежду. Без этой веры любое утешение, любая борьба за мир и справедливость ничего не дадут мятущемуся человеческому сердцу.

Братья и сестры! Из пустоты этого Гроба, из той пустоты, которую мы ощущаем сегодня, я вновь возвещаю, что Христос воскрес! Да вдохнет Он в нас и в Церковь Свою Дух жизни. Да станет эта Пасха новым творением, чтобы хаос мира сего обрел в ней порядок и красоту. Да дарует нам Господь Свой взгляд, чтобы мы узрели благодеяния, которые Он совершает для тех, кто верит и уповает на Его Любовь. Аминь!



## Расстреляна за помощь обездоленным

Церковь — проект мироустройства. Когда святые маршируют? Когда Небесное Отечество в опасности. Безбожная революция обрушила устои мира. Беснующиеся толпы несли на шестах портреты вождей. А в катакомбах прозревали лики праведников. Они остались на тюремных фотографиях — основе будущих икон.

о инициативе нашей прихожанки Натальи Моисеевны Маляренко в издательстве «Волшебный фонарь» готовится к печати книга «Имена милосердия». Десятки, сотни благотворителей, их судьбы и добрые дела предстают перед нами со страниц этой книги. Вот одна из историй.

#### Владимир Ерохин

С раннего утра у серого здания Томской городской тюрьмы толпился народ. Кто-то шел сюда узнать об участи своих близких, кто-то нес родным, попавшим в заключение, продуктовые передачи.

Начался 1921 год — год «красного террора» с его массовыми арестами по сфабрикованным обвинениям в антисоветской деятельности. Тюрьмы страны не вмещали всех осужденных, а попасть под чудовищный в своей жестокости молот мог любой, абсолютно ни в чем не повинный человек. Особенно, если он был верующим...

В хвост длинной очереди у окошка для передач встала хрупкая девушка в косынке, аккуратно повязанной на пышные темные волосы. Прием шел медленно — казалось, за три с половиной часа очередь не продвинулась ни на сантиметр. Но вот, наконец, подошел черед девушки в платке. Она протянула в окошко большой мешок с хлебом, крупой, маслом, кое-какой одеждой.

- Кому передача? строго и резко спросили из окошка.
- Разделите между теми, кто передач от родственников не получает, попросила девушка. И вот еще... она достала из кармана несколько денежных купюр. Это тоже включите в передачу.
- Ваша фамилия? еще строже прозвучало из-за мутного стекла.
- Гримблит, ответила девушка. Татьяна Николаевна Гримблит.
- ...Таня Гримблит родилась в небогатой, но очень дружной, благочестивой семье. Символично, что день

ее рождения — четырнадцатое декабря — совпал с памятью святого Филарета Милостивого, который был известен своим состраданием и помощью обездоленным.

Родители Татьяны были простыми служащими, а дед — священником Русской Православной Церкви. Глубоко верующей, воспитанной на евангельских идеалах, выросла и Таня.

Поэтому даже после революции семнадцатого года, когда Церковь подверглась гонениям, а священ-

— Танька, тебе что, больше делать нечего?! Пошла бы лучше платье себе красивое купила — а то ходишь в каком-то старье, — язвительно укоряли ее коллеги.

Но Татьяна предпочитала одеваться скромно, а зарплату продолжала жертвовать нуждающимся.

Когда в лютый мороз она отправилась в соседний Иркутск, чтобы передать деньги и продукты находящимся там в пересыльной тюрьме священнослужителям, ее арестовали.





нослужителей и верующих новая власть поставила в положение изгоев общества, Татьяна от веры не отступила.

Ей было восемнадцать, когда в 1923 году она устроилась воспитательницей в томскую детскую колонию. Дети Татьяну сразу же искренне полюбили, а вот коллеги, напротив, отнеслись к слишком «добренькой», на их взгляд, воспитательнице, с подозрением. А когда случайно узнали, что всю свою зарплату Гримблит тратит на передачи для ссыльных и заключенных, и вовсе опешили.



Это был первый арест в жизни Татьяны Николаевны Гримблит. Потом их будет еще четыре, и все — по обвинениям в антисоветской деятельности и церковной пропаганде. Но ссылки и лагеря не сломили христианского духа милосердия этой женщины. После каждого своего освобождения она возобновляла помощь заключенным.

Вот слова самой Татьяны Гримблит, зафиксированные в протоколе допроса после ее очередного ареста:

«С тысяча девятьсот двадцатого года я оказывала материальную помощь ссыльному духовенству и вообще ссыльным, находящимся в Александровском централе, Иркутской и Томской тюрьме и в Нарымском крае. Средства мной собирались по церквям и городу, как в денежной форме, так и вещами и продуктами. Я оказывала помощь священникам и мирянам; вообще заключенным, не уточняя причин их заключения».

Шестнадцать лет продолжалось самоотверженное служение Татьяны Гримблит обездоленным, попавшим в беду и безвинно страдавшим людям. В 1937 году, во время последнего — пятого — ареста, ее приговорили к расстрелу. Однако общая могила на Бутовском полигоне не смогла скрыть благодарную память о той, которую в страшные годы гонений за веру называли «новым Филаретом Милостивым».

В 2002 году Татьяна Гримблит была прославлена Церковью в числе святых новомучеников и исповедников Российских.

НА СНИМКЕ: тюремная фотокарточка Татьяны Гримблит, Зырянский край, 1928 г





### COVID-19

### нас не парализовал

Даже тем прихожанам, кто достиг с Божьей помощью весьма почтенного возраста, никогда не приходилось существовать в условиях, которые продиктовала эта жестокая напасть. Два с половиной месяца самоизоляции, карантина и других суровых ограничений (к моменту, когда готовился этот номер), включая, конечно, невозможность посещения храма, а значит, участия в богослужениях. Скорбим о жертвах среди прихожан. Переболели, но уже выздоровели несколько наших священнослужителей. И, однако, вирус не смог принудить нашу общину к христианскому бездействию. Что, в частности, доказывают публикуемые в этом номере материалы.

ногие молитвенные и катехизаторские группы продолжали работу в режиме Zoom. A христианские группы самопомощи – в скайпе. Как было подтверждено, «в этих группах вы можете получить поддержку, научиться осознавать и выражать свои чувства, устанавливать здоровые границы и строить отношения в семье, учиться слушать и

слышать других людей, заботиться о себе. Группы работают по христианской програм-

ме 12 Шагов».

Кроме того, образовались группы, которые молились за врачей, болящих – мирян и священнослужителей, обитателей монастырей (поименно и в целом).

В Zoom регулярно собирается группа, которая ведет подготовку к сентябрьской реколлекции (майскую пришлось отменить). Андрей и Карина Черняки организовали и проводят таким же обра-«Меневские среды». Также в Zoom, сообщает Ирина Языкова, отметили юбилей матушки Нонны, «поздравили, устроив целый капустник, в нем приняли участие 30 человек».

Ирина, отметив работу наших волонтеров по обеспечению пожилых членов общины лекарствами и продуктами, а в дни рождения или в

праздники они развозили цветы и угощения, поделилась таким фактом. У нее вышла из строя веб-камера, так эти ребята и тут помогли: съездили на дачу к одному из прихожан, который предложил Ирине свою камеру.

Кстати говоря, Языкова проявила себя настоящим лидером общины, пусть, как говорится, неформальным. Ее активность, особенно в Facebook, просто поражает. Мало того, что она мгновенно включалась в диалоги и обсуждения, касающиеся самых разных но выкладывала тексты все новых, чаще всего малоизвестных молитв, созданных святыми и мирянами, например, писателями Сент-Экзюпери, Даниилом Хармсом и др. По собственному признанию, Ирина собирала эти молитвы в течение трех лет, этого «карантинного вклада», как она выразилась, хватило почти на три месяца. Там же, на FB, Языкова размещала чу-

десные образцы иконописи, духовной живописи скульптуры, со своим интереснейшими пояснениями. И этим ее просветительская миссия не ограничивалась. Была лекция, были любопытные сведения и личные комментарии о праздниках... В общем, получилось, что взяла на себя роль ведунепрекращающихся встреч нашей общины в виртуальном пространстве.

Другим, так сказать, закадровым ведущим - речь уже о сайте храма – был Александр Кремлёв. Он постоянно заполнял страницы сайта важной информацией, включая сводки о состоянии здоровья заболевших клириков, обращениями настоятеля, собственными обращениями, не говоря уж о трансляциях богослужений в дни, когда прихожане вынуждены были оставаться дома. В ор-

ганизации трансляций принимали важное участие о. Иоанн Гуайта и операторы Сергей Ярцев и Мигель Альтамирано.

#### ДОРОГИЕ НАШИ БАБУШКИ, ДЕДУШКИ И ЛЮДИ, С СЕРЬЁЗНЫМИ ХРОНИЧЕСКИМИ ЗАБОЛЕВАНИЯМИ!

#### МЫ ОЧЕНЬ ХОТИМ ВАМ ПОМОЧЬ



В связи с распространением коронавирусной инфекции вы находитесь в группе повышенного риска. Чтобы облегчить ваши условия жизни на время карантина, мы готовы доставить вам продукты, медикаменты.

средства личной гигиены,

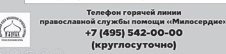
помочь с самыми необходимыми нуждами.



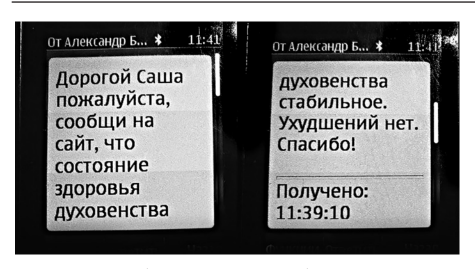
**+7** (926) 629 - 18 - 41

ежедневно, c<u>10:00</u> до <u>18:00</u>

Служба психологической помощи: +7 (926) 753-07-58 Ольга Булычева +7 (967) 052-49-36 Ирина Соловьёва



тем, от личных до общественнно важных, в том числе, конечно, об отношении к злой напасти с христианских позиций. Она ежеднев-



На сайте можно было увидеть, в частности, такие слова: «Огромное спасибо всем, кто участвует в проекте "Добровольцы Космы". Друзья, вы настоящие герои! Христос посреди нас!»

Как рассказал диакон о. Александр Константинов, в проекте «Добровольцы Космы» заняты больше 50-ти наших прихожан, это люди не старше 50 лет (поскольку заражение коронавирусом наиболее опасно для людей пожилого возраста). Они, принимая заявки от пленников самоизоляции и карантина, доставляют им продукты, ле-

карства, возят на личных автомобилях в больницы и поликлиники. «Добровольцы Космы» специализируются на трех направлениях: операторы, принимающие вызовы; курьеры, пользующиеся общественным транспортом; и уже упомянутые водители. Помощь оказана 103 прихожанам. Для этого было осуществлено более 350 выходов и выездов. «И никто из добровольцев не заболел! – отметил диакон. – Никто не стал переносчиком инфекции». Самым активным координатором он назвал Надю Седукову, которая «успешно и пропуска оформляла, и контакты осуществляла».

А еще был онлайн-спектакль по поэзии Иосифа Бродского, его стихи читали дети, состоялось выступление объединенного хора нашего прихода (28 человек)...



## Время возрастания в вере

Пандемия глазами участников семинара по наследию митрополита A. Сурожского

Семинар состоялся 20 мая, тема: «Христианин в ситуации нестабильности». Она была особенно актуальной в связи с пандемией. Именно из-за нее семинар был организован в необычной форме — по интернету, в режиме онлайн.

рганизаторы предложили участникам заострить внимание на духовном измерении нынешнего кризиса, опираясь на текст беседы митрополита Антония, опубликованный в книге «Хаос. Закон. Свобода. Беседы о смыслах».

Своими размышлениями о том, какие уроки можно извлечь из ситуации нестабильности, непредсказуемости, о том, что такое «духовная устойчивость» и как ее достичь, поделились протоиерей Георгий Пименов, клирик храма Воскресения Христова (Санкт-Петербург); Жан-Франсуа Тири, директор Культурного центра «Покровские ворота», и иерей Петр Скорер (Эксетер, Великобритания).

«Мы слышим в словах владыки Антония, что время борьбы и искушений – это время благословений Божьих», - начал о. Георгий Пименов. Он напомнил о русских людях в эмиграции, которые в тяжких испытаниях XX века не пали духом и смогли благословение Божие явить в делах милосердия и в творчестве. То же самое относится к благотворительной деятельности епископа Мефодия (Кульмана) в оккупированном Париже; русских воинов, оказавшихся на чужбине в Галлиполи и других лагерях «в ситуации полной неопределенности», но основавших храмы, гимназии и военные училища, сохраняя «свой дух и культуру России». «Обращение к традиции, к прошлому – это возможность сохранения устойчивости в неустойчивое время», - сказал в связи с этим священник. И далее: «Примеры русской эмиграции могут помочь нам и ныне провести так время в изоляции, чтобы не тратить его напрасно, а направить его на созидание культурного строительства души, на продолжение общения с Богом... И мы скажем: слава Тебе, Боже, что Ты мне доверил эту ситуацию, помоги мне обрести новую точку опоры для движения вперед».

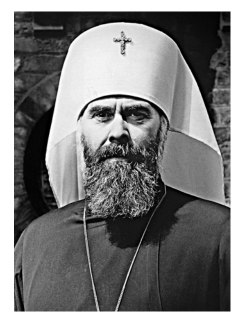
Что же касается невозможности для прихожан участвовать в богослужениях, то о. Георгий посоветовал вспомнить новомучеников и исповедников российских и «тех, кто сохранял веру в безбожное время в малых общинах». Он подчеркнул, что нынешнее закрытие храмов обусловлено эпидемиологической ситуацией, а вовсе не гонениями на веру. О. Георгий полагает, что в такой ситуации митрополит Антоний «как человек

здравомыслящий и врач принял бы решение о тех или иных ограничениях». Пандемия и связанные с ней ограничения побуждают задуматься о «другом понимании Церкви — она должна быть более общинной, ближе к первохристианской общине или общине новомучеников, когда люди связаны внутренним единством», — считает священник.

На Жана-Франсуа Тири большое впечатление произвели слова митрополита Антония о том, что «слабое здоровье – это великое достояние для того, кто желает возрастать в духовной жизни». Размышляя над ними, он понял: «Современный человек живет с идеалом прогресса, который рано или поздно искоренит все болезни, с верой во всемогущество человека. А сейчас из-за коронавируса в этой уверенности появилась трещина, которая входит в нашу жизнь..., иерархия вещей меняется». Эта ситуация актуализирует мысли митрополита об уязвимости человека: признавать свою слабость значит признавать, что Другой – хозяин твоей жизни. «Один из уроков этого времени – что человек не всемогущий, должен был Кто-то другой. Признать, что каждый из нас болен каким-то образом – это признание может быть нашей силой, потому что мы опираемся уже не на здоровье, успех, а на что-то непреходящее», – отметил Тири.

Мы принадлежим, по блаж. Августину, «миру Божьему или распинающему Его миру истории». Разумеется, каждый христианин живет в двух мирах, в той или иной мере, но «паника, непослушание властям мирским и церковным, "закрытие" самого себя» – признаки приоритета «града земного», считает выступавший. Для тех, кто хотел бы жить в другом граде, карантин может стать «временем возрастания в вере, новых возможностей, открытым листом, чтобы увидеть главное в нашей жизни, временем открытия христианства как милосердия и помощи другим». Та «утрата равновесия», которую сейчас переживают многие, может стать возможностью «обретения равновесия в новой точке», которая станет отправной для нового, рискованного пути духовной жизни - эта мысль митрополита Антония особенно дорога Тири. «Сквозь все эти обстоятельства мы можем увидеть любовь Бога к нам, которая не перестает», — сказал он.

Отвечая на вопрос о том, как Культурный центр «Покровские ворота» переживает кризис, директор сообщил о новой инициативе сотрудников, они создали Youtube-проект «Тест на надежду». В его рамках публикуется серия интервью с разными людьми со всего мира — врачами, преподава-



телями и др. о том, как они «не выживают, а живут полноценной жизнью» во время пандемии, в чем заключается их надежда.

О. Петр Скорер рассказал, что после того, как церковь была закрыта из-за вируса, он стал служить литургию на дому, ему помогает жена Ирина. «Я понял, что такая служба дает много: эта евхаристия служится для всего мира, все причащаются духовно и приобщаются ко Христу через это... Да, мы теряем общение, к которому мы так привыкли, ведь мы все друг друга любим. Но из-за этого мы начинаем понимать, для чего нужны другие люди - в одиночестве мы не можем выразить любовь друг ко другу».

«Есть только одна печаль — не быть святым!» — эта фраза Леона Блуа побудила священника вспомнить максимализм митрополита Антония, который был для него духовным отцом в течение долгих лет. По словам о. Петра, владыка «бывал иногда очень суров и

строг», он утверждал, что «мы все должны стать святыми, нет другого пути», особенно в те времена, «когда жизнь взорвет собственные формы существования». Это опыт самого митрополита Антония, с его очень трудным детством, разводом родителей, враждебностью мира и – внезапной встречей с Христом в отрочестве. Этот опыт перехода в новую жизнь был подобен опыту Савла-Павла, но «это не опыт каждого из нас, мы все растем понемножку», говорит о. Петр о себе и многих других людях. И, тем не менее, приближающаяся Пятидесятница напоминает, что «все мы призваны быть святыми», и об этом особенно важно помнить в трудные дни изоляции и болезней. «Не каждому дано быть мучеником, не всем дано делать что-то выше наших сил. Но не будем забывать, что мы призваны любить ближнего, мы все должны быть готовы в любое время встретить Бога», – сказал о. Петр.

«Вирус – это не наказание от Бога, но кризис, то есть суд, где мы должны быть судимы нашим поведением и тем, как мы отвечаем на этот вызов. Это возможность сделать что-то новое, проявить милосердие», – добавил он.

Отзываясь на эти слова, президент Фонда «Духовное наследие митрополита Антония Сурожского» Елена Садовникова вспомнила любимую поговорку митрополита: «Неурожай от Бога, а голод – от людей». Будучи иммунологом и вирусологом, она обратила внимание на «неожиданный аспект» нынешней ситуации: проявить милосердие к ближним теперь во многом можно через заботу каждого о себе самом, чтобы не оказаться опасным для других людей, не заразить их. «Возлюби ближнего, но, как самого себя, – инфекция напоминает об этом», – заключила Садовникова.

Трансляцию семинара увидели более 400 человек в разных точках мира: в Москве и других регионах России, в Нью-Йорке, в Париже.

С видеозаписью семинара можно ознакомиться на Youtubeканале «Друзья Фонда духовного наследия митрополита Антония Сурожского».

Юлия Зайцева



# Отец Александр Мень: среда и среды

### Встречи онлайн

ериод карантина, самоизоляции – время, с одной стороны, довольно трудное, поскольку все ограничены небольшим пространством квартиры, в лучше случае, дачи, с другой стороны, это время, когда можно никуда не бежать, не спешить, подумать, почитать, помолиться. Конечно, хочется общения, хочется поделиться с друзьями своими

мыслями, а их возникает в такой ситуации немало. И тут на помощь приходит Zoom — великое изобретение цивилизации. Так и хочется сказать, что Господь позаботился, чтобы нас подготовить к этому времени испытаний, и, слава Богу, мы можем сегодня общаться, не выходя из дома.

Знаю, что многие мои коллеги с помощью Zoom читают своим студентам лекции, ведут семинары, группы молятся онлайн, ведут катехизацию. А вот Андрей и Карина Черняки

родили замечательную идею: устраивать встречи в Zoom`e, посвященные о. Александру Меню, его духовному наследию и людям, которые его окружали.

Это небольшие, около часа, сюжеты, в которых принимают участие обычно четыре — пять человек. Все начинается с какого-нибудь отрывка видео- или аудио-записи о. Александра, и так же заканчивается. А между тем и другим идет рассказ о каком-нибудь человеке, на которого о. Александр повлиял, или этот человек был рядом с ним много лет, был его духовным чадом. У о. Александра был огромный круг людей, в той или иной степени с ним связанных.

Общее название этих сюжетов: «Меневские среды. Отец Александр Мень, его друзья и ученики». Название возникло от того, что эти выпуски выходят по средам, хотя в русском языке слово «среда» имеет еще и другое значе-

ние – окружение, некое обитаемое пространство. И вокруг о. Александра было немало таких сред, пересекающихся и непересекающихся.

За полтора месяца вышло уже шесть выпусков. В первом мы говорили о Пасхе с отцом Александром, о Пасхе в Новой Деревне, здесь была идея вспомнить самого батюшку и его пас-



хальную радость, которой он умел делиться и заражать своих духовных чад. А дальше героями Меневских сред были Лилия Ратнер, Екатерина Юрьевна Гениева, Вера Алексеевна Корнеева, Олег Степурко, Мария Витальевна Тепнина. И это только начало. Планов у команды, которая готовит эти выпуски, немало, потому что и сам о. Александр был необыкновенным человеком, творческим, глубоким, ярким, и умел привлекать к себе необыкновенных людей. Даже если и были люди обыкновенные, они рядом с ним расцветали, становились яркими, творческими, потому что Господь каждого из нас задумал необыкновенным, не похожим один на другого, наделил различными дарами.

Мы привыкли говорить о наследии о. Александра Меня, имея в виду его книги, его лекции, беседы, проповеди. И это правильно. Но и люди — это тоже его наследие. Община Новой Деревни, приходы Космы и Дамиана, Сергиевского храма в Семхозе и других храмов, где брошенные им семена дали плоды, это тоже его наследие.

Хватит ли времени рассказать обо всем? Не уверена. Но в любом случае Меневские среды будут продолжаться. Команда, готовя-

щая эти выпуски, надеется, что, несмотря на снятие карантина и постепенное наше вхождение в прежний ритм жизни с ее бесконечными делами и заботами, Меневские среды не прекратятся. Судя по откликам, они интересны многим. Посмотреть их можно на канале Youtube.

#### Ирина Языкова

Огромное спасибо Андрею и Карине Чернякам за то, что они придумали и создали этот замечательный цикл передач, который назвали Меневские

среды. Идея родилась, чтобы поддержать дух сидящих в карантине друзей. «А кто поддержит? - сказала Карина. – Ну, конечно, о. Александр». И закрутилось, на мой взгляд, нечто уникальное. Раз в неделю мы можем посмотреть и послушать короткие отрывки из проповедей о. А., бесед и лекций. Встретиться с людьми, которые были и остаются его друзьями и учениками. Снова увидеть и лучше познакомиться с Марией Витальевной Тепниной – подругой Елены Семеновны Мень и духовной дочерью о. А., Верой Алексеевной Корнеевой, Лилей Ратнер, Екатериной Гениевой. Светлая память им всем.

А впереди истории Надежды Яковлевны Мандельштам, Розы Марковны Куниной-Гевенман...

Анна Борзенко



### Умножение хлебов для бездомных

Самоизоляции сердца – решительное НЕТ!

Карантин, пандемия, самоизоляция — новые реалии нашего странного времени сильно меняют жизнь каждого, но не могут остановить христианского милосердия. Они ставят перед нами новые вопросы и вызовы, побуждают быть гибкими и готовыми к изменениям, но главное — учат возрастать в вере и в любви.



Менно этим руководствуются «Друзья общины святого Эгидия», о чем говорит опыт конкретно нашей группы помощи бездомным людям, которая собирается при нашем храме.

Мы с самого начала понимали, что, несмотря ни на что, не можем прекращать работу: бездомным людям совсем негде самоизолироваться, по той простой и печальной причине, что у них нет дома. И мы быстро поняли, на собственном опыте и на опыте наших друзей из Италии и других стран, куда пандемия пришла раньше: нужда бедных и бездомных людей растет очень сильно.

Во-первых, значительно увеличивается число нуждающихся людей на улице: те, кто потерял работу, кто перебивался случайными заработками, жил в хостеле, старался еще как-то выживать, оказались совсем без средств к существованию. Во-вторых, многие (по счастью, не все!) организации, помогавшие раньше бездомным, из-за карантина останавливают свою работу, многие публичные места в городе закрываются, кафе не выносят оставшуюся в конце дня еду, а вечером некуда даже сходить в туалет и негде вымыть руки. Хрупкое равновесие в жизни лю-

дей, нуждающихся в помощи, рушится; перед ними закрываются все двери.

Но эти люди – наши друзья. С кем-то у нас давние прочные отношения, с кем-то познакомились совсем недавно. А друзей бросить нельзя. На одной из первых «карантинных» раздач еды бездомным, приближаясь к ждавшим нас людям, мы услышали: «Они пришли! Я же тебе говорил, что они придут!»

За эти месяцы изменилось многое. До пандемии мы приносили людям ужин. Теперь, понимая, что ужин — это хорошо, но неизвестно, будет ли у человека потом завтрак и обед, мы стали давать продуктовые пакеты, в 2-3 раза больше, чем раньше. А люди все прибывали и прибывали. Если в «мирное время» мы готовили около 100 порций, теперь их 230. Нужно, чтобы никто не ушел голодным. И да, раньше наша группа собиралась только по пятницам, теперь добавился еще понедельник. Каждый раз чудесным образом «умножаются хлеба» и растет солидарность: многие хотят помочь, готовят дома еду, переводят пожертвования на закупки, присоединяются к нашей команде. Но мы действительно все время нуждаемся в помощи, без нее это чудо не получится.

После Пасхи по понятным причинам мы не смогли больше встречаться при храме, но нашли куда перебраться. И, конечно, надеемся скоро вернуться.

Мы соблюдаем все меры предосторожности, стараясь минимизировать риски и для себя, и для своих бездомных друзей: маски, перчатки, социальная дистанция. Вся еда — в одном пакете, на расстоянии двух вытянутых рук. Первое время мы раздавали памятки про коронавирус и продолжаем обеспечивать подопечных масками и антисептиками, а в начале, когда их не было, даже наладили изготовление санитайзеров (антисептиков для рук) из доступных ин-





гредиентов. Мы понимали, что сможем общаться с бездомными меньше, чем раньше. Но, поскольку дружеские с ними отношения для нас очень важны, мы начали писать письма и вкладывать их в каждый продуктовый набор. В письмах делимся новостями, рассказываем о праздниках, об истории нашей Общины, просим молитв. И думаем, что это тоже помогает нам становиться друзьями.

Все наши служения выросли за эти месяцы. Наш дневной центр для бездомных и нуждающихся людей «Дом друзей на улице» открыт теперь не два, а три раза в неделю. Не могли же мы закрыть одно из немногих мест в Москве, куда могут прийти те, кому «некуда больше идти». В результате, если посчитать все группы, каждый день недели мы делаем что-то для бездомных людей. Пансионат для ветеранов труда, где мы навещаем пожилых людей, конечно, давно закрылся на карантин, но мы продолжаем созваниваться, писать письма, посылать видеоприветы. И ждать встречи. А еще мы познакомились с некоторыми пожилыми людьми, живущими у себя дома, начали им помогать и дружить.

В общем, это странное время – время милосердия, время фантазии и творчества (никогда нам не приходилось быть такими гибкими, как сейчас!), время не поддаваться самоизоляции сердца, время искать и находить главное в нашей жизни, то, чего никакая пандемия у нас не отнимет – веру и любовь.

PS. Будем рады любой помощи, она очень нужна! Светлана 8-916-678-3681 s.fain@mail.ru

Светлана Файн





### Вести от «НОЯ»

# Победа над неумолимыми обстоятельствами



Емилиан Сосинский, директор «НОЯ»

#### АПРЕЛЬ

Дорогие друзья! Вы совершили подвиг. Сумма поступивших нам в апреле пожертвований с большим отрывом побила все прошлые рекорды! В это было трудно поверить, но факт: 600 стариков, инвалидов, женщин и детей в социальных домах сейчас содержатся за счет пожертвований.

Понимаем, что многие из вас в буквальном смысле отдавали последнее и что вряд ли возможно получать такой объем финансовой помощи каждый месяц. Нам необходимо предпринимать меры по снижению затрат без сокращения числа людей. Первое — поиск более дешевого жилья. Второе — поиск крупных благотворителей, для которых наши расходы не являются столь гигантскими, как для тех, кто нам помогает сейчас.

Просим вас делать больше репостов, показывать наши материалы своим друзьям, коллегам, приглашать их подписываться на наши страницы в социальных сетях — возможно, среди них тоже найдутся желающие нам помогать. Мы живем благодарностью и надеждой, что наладятся дела у рабочих домов, мы выйдем из кризиса и снова, как раньше, сможем брать всех людей, согласных жить трезвой трудовой жизнью.

Огромное спасибо каждому из вас за подаренное нам чудо! Это потрясающая, волшебная победа над неумолимыми, казалось бы, обстоятельствами. «НОЙ» продолжает плыть!

#### МАЙ

Благодаря вашим откликам на поданный нами клич о помощи удалось спасти май и почти обеспечить половину июня! Появилась надежда не потонуть даже в том случае, если карантинные меры продлятся еще два месяца! Однако расслабляться нам рано. Чтобы выжить, необходимо значительно сокращать расходы.

15 из 17 наших филиалов располагаются в арендованных домах. Мы обратились ко всем арендодателям с просьбой о 70-процентной скидке (при полной оплате коммунальных услуг). Большинство дали согласие, но по пяти домам был получен отказ. Увы, отказавшие нам владельцы вряд ли передумают, поэтому мы вынуждены переезжать (с максимальным уплотнением людей).

Мы ежедневно просматриваем и обзваниваем объявления, обратились к риэлторам, но вариантов для переселения все еще не нашли.

Обращаемся с огромнейшей просьбой посодействовать в поиске и распространить эту информацию!

#### Под социальный дом желательно:

Собственник – физическое лицо; большая площадь (от 700 кв.м.), большой участок – от 35 соток; магистральный газ (отопление, горячая вода), центральная канализация, электричество (не менее 15 кВт), отсутствие рядом соседей. Удаление от МКАД не играет роли, но важно остаться в Московской области, ведь в других регионах надо будет заново выстраивать взаимоотношения с властями, да и въехать туда может быть затруднительно.

#### Под рабочий дом желательно:

Собственник – физическое лицо; площадь от 300 кв.м., участок, магистральный газ (отопление, горячая вода), центральная канализация, электричество (не менее 15 кВт), отсутствие рядом соседей, не далее 20 км от МКАД, хорошая транспортная доступность.



Найти дома, соответствующие этим критериям, было бы идеально, но если таких вариантов не будет, мы согласны и на нежилые помещения, и на недвижимость, принадлежащую юридическим лицам. Главное, чтобы владельцы вошли в наше положение: платить по рыночным и приближенным к ним ставкам мы сейчас не можем. А медлить возможности нет: некоторые дома предстоит расселять уже сейчас.

Низкий поклон каждому человеку, оказывающему нам любую посильную помощь! Мы будем биться за каждый месяц, каждую неделю, в конце концов, каждый день продолжения нашего дела, чтобы 1000 подопечных, из которых половина — старики, инвалиды, женщины и дети — не оказались снова на улице.



### Мини-мастерская в Лотошино

осле ремонта в Лотошинском доме осталось некоторое количество металлолома – куски старых труб, железные уголки и т.п. Что с ними делать, просто сдать в приемку и получить свою разовую копеечку? Или постараться применить с какой-нибудь пользой? Насельники приюта выбрали второй вариант.

Были изготовлены на пробу практичные аксессуары для каминов и печей. Станок сделали сами из того, что имели, плюс прикупили материалы — проволоку, краску. Начинал один мастер, но сейчас такую работу способны выполнить и другие, те, кого он обучил этому ремеслу.

«Мы можем изготовить на заказ совки для подкладывания и выгребания угля, кочерги, а также ухваты для помещения в

печь и извлечения горшков. Вещи полезные для владельцев печей и каминов, – рассказала руководитель приюта Елена. – Очень хочется наладить маленькое производство: люди были бы заняты полезным делом и даже смогли бы зарабатывать!»

Такие лопатки, как на фото, предлагаются покупателям по цене 350 рублей за штуку. Пока изготовлены пробные образцы, в дальнейшем они будут усовер-



шенствованы. В магазинах подобные аксессуары стоят примерно столько же, а совсем простенькие и незатейливые — даже дешевле, но домашним производителям конечно же не под силу конкурировать с оптовиками. Однако и тепла рук мастеров в магазинных товарах вы вряд ли почувствуете.

В планах освоить и производство других полезных в хозяйстве приспособлений из металла. Строить наполеоновские планы пока рано – сейчас стоит задача хотя бы отбивать расходы на материалы и хоть что-нибудь зарабатывать. А дальше будет видно...

Вот так получается, что в доме инвалидов – казалось бы, людей в отношении предприимчивости почти безнадежных – проявляют инициативу и не хотят сидеть сложа руки.

Сделать мастеровитым лотошинцам заказ можно, обратившись к Елене (8-929-664-01-32), через диспетчера «НОЯ» (8-926-236-54-22) или через наши контакты в интернете. Будем очень благодарны и, конечно, не подведем.

Роман Трончук



### Спасительное бездействие

Дорогие друзья! Предлагаем вам в это нестандартное время размышления нашего о. Иоанна Гуайты в связи с его заболеванием, которое, слава Богу, уже позади. Надеюсь, этот материал вас немного ободрит и поддержит.

Протоиерей Александр Борисов



ва – это только жертва), – конечно, должны будут претерпеть изменения...

Я помню, как о. Георгий Чистяков в последние дни болезни говорил, что проводит время, вспоминая имена всех, перебирая их в памяти, как бусы четок. Да, сотни и сотни имен: тех, кто за всю жизнь любил меня и кого я любил, кого я не смог любить, даже желая этого, кого разочаровал, или обидел, или давно забыл... Теперь я могу наверстать упущенное, только вот таким образом, произнося имена всех.

Кьяра Любич (основательница христианского движения Фоколяры) пережила аналогичный опыт и

Горонавирус принес мне огромную духовную пользу. Жить в изоляции для меня совершенно не проблема. В обычных условиях первую половину недели я стараюсь проводить дома и максимально ограничить «внешне контакты» (которыми, в свою очередь, до предела заполнена вторая половина недели). Одиночество и изоляция не только не в тягость мне, но, возможно, они — основополагающая часть странного моего монашеского и даже отшельнического призвания в самой сердцевине мегаполиса.

Только одно дело — это одиночество, когда у тебя все хорошо и ты можешь читать, писать, работать, медитировать, молиться: это такое отшельничество, которое сильно напоминает... отпуск! А вот совсем другое дело — это когда ты вынужден сидеть или лежать целыми часами в полном бездействии, потому что нет сил ни читать, ни писать, ни работать, ни даже молиться... В моем городском скиту у меня замечательная часовня с иконами, престолом, и всем, но... я не могу.

Тогда мне приходит на ум абсолютное бездействие Иисуса на кресте, которое стало для всех нас гораздо спасительнее, чем все совершенные Им самые удивительные чудеса, вместе взятые. Верно, что после коронавируса ничего не будет так, как раньше. По крайней мере, такие вещи, как наш «духовный материализм» — мы ведь даже молитву представляем себе как некую деятельность (в то время, как высшая молит



великолепно описала это состояние бездействия: «Оставалось бы, наверное, только умереть, если бы мы не могли смотреть на Тебя, преобразующего, как по волшебству, всякую горечь в сладость; на Тебя, висящего на кресте с Твоим воплем покинутости, в Твоей высшей неопределенности, в абсолютном бездействии, в живой смерти, когда, остыв, Ты бросил весь свой огонь на землю и, сделавшись бесконечной неподвижностью, бросил свою бесконечную жизнь нам, которые теперь проживаем ее с упоением.

Нам достаточно видеть, что мы подобны Тебе, хотя бы немного, объединить нашу боль с Твоей и принести ее в жертву Отцу.

Чтобы у нас был Свет, Ты потерял зрение.

Чтобы у нас было единство, Ты испытал разлуку с Отцом.

Чтобы мы овладели мудростью, Ты сделал Себя "невежеством".

Чтобы мы облеклись безгрешностью, Ты сделал Себя "грехом".

Чтобы Бог был в нас, ты испытал Его удаленность от Тебя».

о. Иоанн Гуайта



### Храм в каждом доме

### Чему нас научила пандемия

### Ирина Языкова



чень люблю путешествовать, всегда много ездила и по стране, и за рубежом, поэтому для меня это большой удар — сидеть в своей маленькой московской квартире и созерцать только улицу перед собой. Но, с другой стороны, я вижу в этом и какой-то промыслительный момент: мы слишком много бегаем, суетимся, ездим, встречаемся, и нам некогда подумать про саму жизнь.

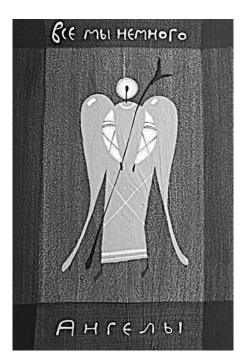
И вот мне порой кажется, что Господь нас специально посадил на этот «карантин», дав возможность никуда не бежать, а посидеть, подумать, помолиться, вникнуть в то, как мы живем. Бешеный ритм нашей обычной жизни всетаки идет в ущерб нашему христианскому созерцанию, ведь человек должен не бежать, а идти, всматриваться в то, что творится вокруг.

Моя собственная жизнь стала гораздо размеренней: утром можно спокойно помолиться, попить кофе, потом поработать. Работаю сейчас очень много, занимаюсь исследованиями в области изобразительного искусства, читаю, такая размеренная жизнь меня устраивает.

Да, пандемия — это страшно, потому что многие болеют и умирают. Но, с другой стороны, я заметила, что люди в этой опасной ситуации стали как-то собранней, больше молятся. Наши прихожане организовали круглосуточную молитву, каждый берет себе полчаса в сутки, и постоянно идет молитва, в том числе за наших болевших священников.

Онлайн-трансляции богослужений в нашем храме тоже молитвенно объединяют. Когда о. Александр Борисов произносил «Христос посреди нас!», у многих на глазах выступали слезы, потому что это понималось как-то очень четко — Христос, действительно, посреди нас, несмотря ни на какие трудности. По интернету ходит картинка с очень правильным смыслом — сатана сказал: «Я закрыл все храмы!», на что Господь отвечает: «Я открыл храмы в каждом доме!»

Да, сейчас всем сложно, напряженно, нервно. И надо стараться искать хорошее и делиться им. Несколько лет назад, когда на просторах интернета развернулись баталии на разные политические темы и люди доходили до жестоких оскорблений друг друга, я решила ежедневно выставлять в Facebook изображения ангелов разных художников — и классиков, и современных. И оказалось, что людям это нужно и интересно.



Особенно сегодня. Многие пишут мне, что их успокаивает тот факт, что каждый день среди тревожной информации они встречают ангелов.

А еще, как многие из вас знают, я ежедневно делилась молитвами. Люди, которые много лет в Церкви, уже не могут читать бесконечно одни и те же молитвы, просто сердце уже не откликается. Снова проблема заведенности, бегут по кругу, по одной колее.

Те, что я размещала, — не привычные, не всем знакомые, но среди них есть и очень древние молитвы, просто они не вошли в обиход. Есть и современные молитвы. И я вижу, что все они помогают очень многим.

Люди хотят молиться. Оказалось, наша религиозность, наша вера не связана только с богослужением. Да, богослужение, Евхаристия — сердцевина церковной жизни. Но, может быть, сейчас люди научатся быть один на один с Богом, говорить с Ним незаученными словами.

Таков мой опыт проживания этого вынужденного затвора. Иногда, бывает, унываю, но мне всегда кажется важным найти способ преодоления, найти способ помощи себе и другому. И как раз таким способом, наилучшим, оказалась молитва.

Наша цивилизация направлена на то, чтобы создать ощущение комфорта, защищенности. Но это ложное впечатление. На самом деле мир всегда был хрупким, и он удерживается только Божьей милостью, а еще — человеческой верой. Мы все ходим, как по водам: мгновение, и начинаем тонуть, и тут Господь протягивает Свою руку, и мы хватаемся за нее.

Может быть, сегодняшняя ситуация — это повод для того, чтобы еще раз понять, насколько хрупка человеческая жизнь и как ее надо беречь. В себе и в других.

Сегодня говорят, что вирус застал медицину врасплох, мы не были готовы к нему. Да мы никогда не бываем готовы! Мы не были готовы к войне, например. Так что сегодня нам прямой посыл от Господа: «Трезвитесь!» Не зря же апостол нам говорит: «Кто думает, что он стоит, берегись, чтобы не упасть» (1Кор. 10:12).

В христианском мироощущении, повторю еще раз, всегда должно присутствовать понимание, что мир хрупок и наша жизнь очень уязвима, может оборваться в любой момент. И поэтому нам нужно все время держаться за край ризы Господней.

Сегодня я наш мир ощущаю и большим, и маленьким одновременно. Я общаюсь со многими людьми через тот же интернет, с моими друзьями, которые живут в Америке, в Германии, в Италии. Факт, что беда случилась во многих странах, тоже многому нас учит.

Значит, мир единый, не надо его делить на страны, народы, по религиозным, по национальным, по политическим признакам: все люди — люди, где бы они ни жили. Они одинаково рождаются, одинаково умирают и одинаково страдают. Мир един, это люди строят перегородки!

Возвращаясь к российским реалиям, отмечу тот внушающий надежду факт, что у нас все-таки просыпается гражданское общество, самосознание людей. У многих иллюзии закончились, и это хорошо: важно, чтобы люди не жили в них. Мне очень нравится активность наших прихожан, одним из показателей которой стало письмо с просьбой закрыть храмы, чтобы священники не заболели.

Христианство — это всегда духовная ответственность за другого! И вот такое единение дает мне большую надежду.

Думаю, что, когда пандемия закончится, люди другими вернутся в храмы, и другие отношения будут между священниками и прихожанами, более ответственные, более человечные.

Мне очень хочется, чтобы весь мир после пандемии стал другим.

Стряхнул с себя весь этот морок политической, финансовой возни, которая только разделяет нас. Чтобы мы почувствовали — люди едины, мы же, преодолев пандемию всем миром, переживая за тех, кто рядом, и за людей в других странах, можем ли просто взять и забыть об этом? Забыть о той солидарности, которая овладели всеми?

Думаю, люди почувствовали: мы живем в едином мире, и если уж накрывает бедой, то накрывает всех. В одной отдельно взятой стране и рай нельзя построить, и ад, если нагрянет, то повсюду.

Надеюсь, что люди будут дорожить жизнью во всех ее проявлениях больше, чем идеями, проектами, иллюзиями, потому что это все проходит. Надеюсь, что мир станет чуть честнее.



### У матушки Нонны – юбилей!

 $17^{\rm мая}$  был юбилейный день рождения матушки Нонны Борисовой.

Поздравляем! Многая и благая лета!

Как справедливо заметил кто-то из множества поздравивших Нонну в Facebook прихожан, невозможно представить нашу общину без нее.

А Светлана Лукьянова посвятила этому событию такие строки:

Шуршат календарные «листья», Нам делая видимой даль, И годы в пронзительном свисте Слегка, но наводят печаль!

Есть средство, однако: улыбкой Морщины свои растянуть, И годы вдруг станут ошибкой, И сердце легко распахнуть!

И сколько б ни падали листья И годы на плечи твои, Защита от них в бескорыстье, В улыбке, а значит – в ЛЮБВИ!

Любовь твою чувствует каждый, Кто встретил тебя на пути На годы и просто однажды, Чтоб Веру и Свет обрести!





# Сердечно поздравляем отца Петра Коломейцева с днем рождения!

Желаем здоровья, помощи Божьей во всех трудах, бодрости духа и творческого вдохновения.

Любящие Вас прихожане, включая редколлегию «Приходской Газеты», которая высоко ценит Вас как автора интересных и глубоких материалов, исполненных доброго юмора.



### Колонка Михаила Завалова

### Плач как вызов нашему миру



В целом *плач* – тут я использую это слово в широком смысле: будь это тоска, проявление горя, оплакивание того, что ушло, и множество подобных вещей, а не только слезы и рыдания – в обществе не приветствуется. Открыто выражать скорбь – значит портить окружающим настроение.

Плача не терпят империи: тут на суровых лицах должны быть улыбки («Мы будем петь и смеяться, как дети, среди упорной борьбы и труда» – радостно восклицает песня сталинских времен), а иногда — торжественное и суровое выражение. Тут все довольны, а плакать могут разве что поверженные враги, так что открытое выражение скорби становится протестом.

Совсем другая империя — мир денег и шопинга — также переполнена улыбками или хотя бы картинами изумления от неожиданного счастья (которое сводится к покупке последней модели смартфона), но вряд ли на рекламе вы увидите проявления скорби. Даже если это реклама похоронного бюро.

Самое страшное и неправильное — это когда плача избегают слишком оптимистичные христиане.

Любой скорбящий ставит общий «праздник жизни» под вопрос. Именно это постоянно делали пророки Израиля. Подлинная скорбь важна для всех. Бывает, в группе, где царят радушие и веселье, один «скорбящий», который честно говорит, что ему сейчас плохо, может радикально изменить общий климат. Часто после этого другие признаются, что им тоже тоскливо, но они это скрывали, «чтобы не расстраивать окружающих». Погода меняется, группа обретает шанс перейти от поверхностного веселья к встрече с правдой и может жить дальше более глубоко.

Подлинная скорбь слишком важна для мира и слишком дорога, чтобы ею пренебрегать. Она говорит о том, что наш мир может – должен – быть прекраснее, а потому указывает на мир грядущий. Это суд над нашей жизнью с позиции Царства: мы видим не все, что есть, жизнь может быть шире, и глубже, и ярче.

Плакать с плачущими – это тоже часто попадает под запрет. Тоталитарные общества не терпят проявлений сочувствия к своим жертвам. Так рождается солидарность, которая противостоит тирании. Если кого-то, скажем, тихо сажали или расстреливали в сталинские времена, родственники (не говоря уже о прочих людях!) по негласным правилам не могли грустить на публике. И выражать сочувствие родственникам было опасно. (Римляне также запрещали публичное оплакивание казненных — в том числе распятых). Выражение сочувствия бросало зримый вызов началам и властям.

Именно поэтому, как я верю, не надо останавливать плач — ни свой, ни чужой. И порой нам надлежит выражать скорбь тех (или за тех), кто сам молчит или чей плач не слышен: скажем, бездомных, или людей, запертых в интернатах, или жертв насилия. Самые бедные плачут тихо, и их заставляют молчать или не слушают — и тогда их как бы нет. Когда их голос слышнее, что-то может меняться: сначала в сердцах людей, а затем порой и в обществе. Думаю, это одно из важных дел церкви в мире, но она выполняет эту задачу не всегда — тут требуется смелость и реальная независимость от начал и властей.

И отважусь заявить: это отражает наше священническое призвание, призвание всех верных. Стенать вместе с миром о его трагедиях (включая наши собственные) и приносить их Богу. И я верю, что иногда это может открывать новые возможности. Вот с чего начинается вмешательство Бога в истории Исхода (так кончается глава 2): угнетенные сыны Израилевы стенают и вопиют из-за невыносимого рабского труда — и вопль их восходит к Богу. И ситуация народа Божия начинает меняться.





### Александр Рыбченков

После длительной и тяжелой болезни, вызванной коронавирусом, скончался один из старейших прихожан нашего храма Александр Рыбченков.

Очень был скромный и очень деятельный человек. Много лет участвовал в работе по оказанию помощи Детской Республиканской Больнице. С первых лет открытия храма участвовал в наших рабочих понедельниках, помогая приводить в порядок храм, его территорию. Был участником одной из евангельских групп.



### Созидатель

лава Богу, что люди, ушедшие к Нему, остаются в нашем сердце. Александр Рыбченков, дорогой наш Шура... Мы знали его практически с самого начала жизни нашего храма. Я вспоминаю его как человека предельно ответственного, стремящегося к точности в каждом слове и в любом деле, за которое он брался, будь то многолетняя работа с детьми в РДКБ, потом в «Незнайке» (доме для больных детей) или чистка большого паникадила во время субботников в храме (он ревностно считал это своей обязанностью и правом). И так же он относился к ремонту в доме, к выкладыванию плиткой дорожек на даче, к помощи в строительстве дома своему другу, к поддержке любого из нас.

Когда одна из наших сестер, Нина Чернышкова, не смогла уже по немощи ездить на службы, Шура с женой Валерией взяли на себя многие заботы о ней: часто бывали у нее, никогда не оставляли ее в одиночестве в праздники, посещали в больнице. Шура научил ее пользоваться компьютером, выходить на наш сайт, что принесло ей очень много радости.

Вдове их друга Рыбченковы вместе помогали готовить к изданию труды ее мужа. Многие из нас помнят, с каким удовольствием Шура приходил на помощь. Обучал он всему тщательно, терпеливо и основательно, как делал все в жизни. Когда-то, давно-давно, о. Александр Борисов сказал о нем: «Созидатель». Батюшка это знал: с самого начала Шура был членом группы по восстановлению здания храма и очень ценил ее.

Он вообще был богато одаренным и разносторонним человеком. Прекрасно знал лес, тонко чувствовал природу. В обычном, простом и неброском умел увидеть красоту. Шура много читал, писал стихи. Нечасто. Тщательно оттачивая каждое слово. К своей вере он относился со свойственной ему вдумчивостью и ответственностью. Судя по известным мне стихам, именно мысли о своем стоянии перед Богом его вдохновляли. Вот строки, которые сегодня представляются пророческими.

Настали времена испить все чаши гнева. И как теперь пройти сквозь океан грехов? Ужели я смогу поднять глаза на небо И не предать Тебя до первых петухов?

...Очисть меня совсем, омой лицо и ноги. Нет, выйди от меня, я недостойный мех. Да! Да! К Тебе идти, по светлой той дороге, В селенье, где любовь Твоя объемлет всех.

И чем больше проходит дней после его ухода из земной жизни, тем больше видится в нем, и тем благодарнее становится эта память.

Шура был замечательным самоотверженным мужем и отцом. Это была прекрасная семья. И теперь сестре нашей Лере – горячее сочувствие, наша любовь, наше желание помочь и наши молитвы о помощи Божией, которая укрепит ее в скорби и вере.

Татьяна Рябинина



# Костя продолжает светить...

а 83-м году жизни завершил земной путь Константин Константинович Семенов. Писатель, поэт, наш давнишний прихожанин. На протяжении долгого времени был членом редколлегии «Приходской Газеты». Несколько лет назад трудился в гардеробе. Да и во многом помогал родной общине в ее разнообразных делах.

Костя Семенов появился в нашем храме в 90-х годах и сразу привлек внимание своей неординарностью и особой статью. Он был инженер и спасался от совка в походах КСП, где звучали свободные песни и где не было давления коммунистического пресса.

В дальнейшем, когда он стал писать книги, эта страсть к путешествиям воплотилась на страницах его книг. Но самое удивительное, что из походников он сколотил отряд, который каждое лето отправлялся на Соловки, на реставрационные работы. В них очень нуждался монастырь, десятилетиями погребенный под мусором, который оставила предыдущая власть.

Костя был заточен на джаз и относился ко мне с большим пиететом, побывал на одном моем джазовом концерте.

Он никогда не унывал, хотя ему пришлось пережить страшное событие для любого отца – смерть дочери.

Константин помогал в становлении литераторов нашего храма. Одна из них, Ира Якушева (литературный псевдоним Стафизагрия), так однажды написала в своем ответе на поздравление с юбилеем:

Пожелать хочу вам трио - Ира, Пушкин, Бомарше И рай, обещанный душе. А лучше – трио камертонов: Ира, Степурко, Семенов!

Константин Семенов ярко светил незримым светом в нашем храме. Костя ушел, но свет продолжает светить, и так будет до скончания века.

Олег Степурко

\* \* \*

Умер наш друг, любимый мною человек Константин СЕМЕНОВ!!! Он потрясающе, не буду-

чи актером, а писателем, сыграл в моем клипе «Ворота рая» апостола Петра. Он так и останется для меня навсегда Апостолом Петром! Верю, что он сейчас шагнул прямо в ворота рая!

Не знаю за ним грехов, он – человек праведной жизни!

Лада Негруль

\* \* \*

Константина уже давно недоставало в храме на его привычном месте, в гардеробе. Но на Херувимской всегда выходил и вставал на колени... На прилавке в гардеробной постоянно лежали его книжки – рассказы-воспоминания, иногда брал и журналы «С нами

Бог», приглашения в поездки по святым местам, иногда и мои стихи продавал. Всегда прибегала к нему в сторожку и дарила новое, что вышло. Он радовался: это моей внучке! А на другой день встречал: «И мне понравилось!» Особенно полюбил «Старушку и компанию», читала ему и новые, не напечатанные рассказы о природе — то, что ему близко, всегда слушал внимательно, говорил, вот тут правда жизни... Как же его будет не хватать! Его улыбки, объятий...

Светлая память светлому человеку, вечному труднику Соловков! И вечному сторожу – в высоком смысле этого слова – нашего храма....

Елена Нигри





### Лидия Ивановна Яровитчук

Скончалась одна из старейших членов нашей общины, работник киоска. Лидии Ивановне шел 87-й год. Она была очень образованным человеком, инженером, работавшим в космической промышленности. Работая в храме, была ко всем очень внимательна и приветлива.



# В память о Владимире Лихачеве...

В редакцию ПГ поступило столько прощальных свидетельств о замечательном человеке — Владимире Лихачеве, скончавшемся 7 марта (см. ПГ № 140), что не было возможности опубликовать их в одном номере. Вот еще три «слова памяти»...

#### ФОНАРЬ ДИОГЕНА

Впервые я встретил Володю Лихачева, будучи школьником, в 1980-м. В тот год он вместе с командой своих студентов из МИФИ помогал в переезде на другую квартиру моим бабушке и дедушке. Эта миссия помощи пожилым людям была поручена ему отцом Александром Менем, учеником и соратником которого он оставался до конца своей жизни. Запомнилось тогда, что даже такое прозаическое дело, как подготовка к переезду, он делал очень творчески сразу же принялся мастерить стеллажи для книг с придуманной им особой резьбой, везде, где это было возможно на новом месте, соорудил антресоли. И оказалось в итоге, что большая часть необъятного книжно-архивного собрания с трудом, но поместилась на вдвое меньшей площади современного блочного дома, будучи вывезена из просторов дома дореволюционного. А дальше началась его дружба с моими стариками. Вот как он вспоминал об этом (его прямую речь привожу без редактуры):

«Я работал в инженерно-физическом атомном институте. Мои коллеги разговаривали только "Ильфом и Петровым". Продвинутые употребляли Швейка. Если к нам в институт приезжал выступать Рихтер, то зал бывал пуст только на две трети. Целая треть зала была полной! Когда я пригласил выступить перед студентами Сергея Сергеевича Аверинцева (он, конечно, воспарил - немецкий романтизм и т.д.), то весь поток своих студентов под угрозой проставления незачета по общей физике я заставил сидеть в зале (они там, правда, спали).

У меня на тот момент была религиозная группа из моих студентов. Мне некуда было их повести и нечего было им показать. Я был, как Диоген, который ходил с фонарем и искал человека. И тут я

попадаю в этот дом. Я обалдел: это же динозавры, они же вымерли 70 миллионов лет назад! А здесь они ходят живые! Дом меня потряс. Поэты и художники. Какаято дамочка поет Мандельштама. Володя Леви сказочно импровизи-



рует на фортепьяно. А иногда и Анастасия Ивановна Цветаева "серой мышкой" проскочить может.

Я должен сознаться (хотя мне нисколько не стыдно), что я подошел к этому делу прагматически я решил использовать стариков Куниных. Была у меня мечта организовать там музей. С 10 до 18 вход свободный. А они чтобы просто жили там за стеклом. Но я понял, что не могу, например, попросить Иосифа Филипповича два часа постоять без движения, пока мы на него посмотрим. И я сделал хитрее - попросил его прочитать для студентов цикл лекций о музыке. Он согласился в силу своей деликатности.

И вот, представьте себе Иосифа Филипповича, который рассказывает нам о неких тонкостях хора в "Хованщине" или что-то из "Снегурочки". У него на проигрывателе крутится какая-то пластин-

ка. Мне, надо сказать, эта опера "до фени" совершенно. Студенты зевают. Ему-то легко — у него папа, как он мне сказал, восемь раз в неделю бывал в опере (в какой-то день успевал дважды — утром и вечером). Понятно, что до моих студентов это не дойдет — для этого надо "лэвэл" свой поднимать. Но цель у меня была простая — чтобы они увидели того человека, которого Диоген искал с фонарем. Я хотел, чтобы они просто смотрели. А что при этом там играет, это было неважно.

Потряс меня, конечно, его проигрыватель. Он шипел и трещал, звуков музыки там почти что и не было. Ведь в моей среде главным было качество техники. Как раз незадолго до этого меня позвал приятель, который купил хорошую технику, дал мне наушники и спрашивает: "Слышишь?" Я говорю: "Ничего не слышу. – Вот, – говорит, - какой усилитель - ничего не дает!" Ну что же, пусть любит тишину – как поэтический образ это, может быть, и хорошо. Но в музыке главное - это не качество усилителя, а уши и душа. Иосиф Филиппович жил "поверх" этих барьеров – он слышал музыку сквозь шипение и треск.

Потряс меня в этом доме один студент. Зашла речь о "Мастере и Маргарите", и оказалось, что он это читал! И, кроме того, выяснилось, что он читал еще 2 книжки! Я был настолько потрясен, что даже не стал спрашивать, какие именно. Представьте себе современного студента инженерного профиля, который за свою жизнь прочел три книги! Он спросил меня: "Зачем читать?", но я ничего не смог ответить. Я онемел.

Кстати, недавно я 10 часов слушал Моцарта, потому что я решил, что раз Иосиф Филиппович любил музыку, то что же проходит на тот свет? На воротах там «кирпич» – машина не проедет (но у меня ее и нет). Райские яблоки ни в какую валюту не конвертируются (денег у меня, правда, тоже нет). А говорят, что музыка-то проходит! И вот, я целый год часов по пять ее слушаю! Хоть медведь мне на ухо и наступил, но я думаю, что он с него слезет — рано или поздно...»

В этом монологе (кстати, перешлю его вместе с продолжением всем желающим, пришлите свой адрес электронной почты) – весь Володя Лихачев. Веселый, иронично-язвительный и бесконечно родной. Недаром на его лекции в МИФИ и открытом университете набивались полные залы студентов – слушать его было захватывающе интересно. И треть времени он «урывал» от преподавания физики ради просветительской деятельности. Когда религия была еще под запретом, то он намеками и полунамеками приоткрывал таинственную завесу, а после перестройки - открыто проповедовал слово Божие и рассказывал студентам об отце Александре Мене.

Когда я подрос и попал в его Евангельскую группу, то был поражен диапазоном его знаний, начитанности, а главное — даром любви, которая окутывала всех

нас сквозь тонкую пелену его иронии.

И если дело касалось крутых поворотов и сильных решений в жизни и нужен был совет посвященного и слышащего человека, то без Володиной поддержки здесь никак не обходилось.

Он был проповедником слова Христова и точно не был ханжой.

И чем больше проходит времени с тех пор, когда он руководил той (своей первой) Евангельской группой, тем четче прорисовывается то огромное значение, которое имело его присутствие в моей

Михаил Кунин

### ИДИ И ВОЗВЕЩАЙ ПРАВДУ!

Владимир Николаевич один из моих учителей. Я сперва слушал его лекции о пророках библейских в общедоступном православном университете (помню, как он рассказывал о Иеремии: «тот любил посидеть у камина, с трубочкой, но Бог сказал ему — иди! Возвещай правду! Ему так не хотелось. Но он пошел...»

А потом я был в его группе Евангельской. Это 90-е! Вы тогда слышали о евангельских группах? Это теперь они распространены. А тогда мы на полуподпольном положении были. У нас на церковной стене из баллончика «синагога» писали.

А Владимир Николаевич с тех пор (да и ранее) собирал евангельские группы из молодежи. Он их создавал. И не ограничивался Евангелием. Он прививал им культуру, приобщал их к ней. Рассказывал о живописи. О классической музыке. А сам он был по профессии ученым... Я всегда путал — физический химик или химический физик?

А молодежь уходила. Группы распадались. А он создавал новую...

Последний раз к нему я подходил недавно, просил магнитофонную запись (я знал, что у него была), как о. Александр Мень поет свою любимую песню «Есть только миг...». Я не мог ее найти в интернете. Потом нашел...

Вечная память Владимиру Николаевичу! И упокоит его Господь со святыми.

Федор Лобанов



## Поверх математики и физики...

Начинаем публикацию интереснейших воспоминаний о воистину незаурядной личности В.Н. Лихачева. Автор - хорошо его знавший наш прихожанин.

### идеал ученого

Год 1967-й. Школа. К восьмому классу я понял, что надо делать какой-то выбор на дальнейшую жизнь. Мне было интересно все, но я остановился на математике и физике. Наш класс «А» как раз выделили в московской школе № 511 как математический. И вот однажды к нам пришел из МИФИ преподаватель, чтобы вести кружок по физике и математике. Это было потрясение основ.

Учителя — это всегда взрослые, благообразные, прилично одетые люди. У нас были очень хорошие учителя. А тут приходит Владимир Николаевич Лихачев, непонятно во что одетый, с огромной нечесаной шевелюрой. И я понял, что это мой идеал ученого, ведь я тоже не причесывался и одевался асоциально.

Мы начали углубляться. Сначала в математику (интегралы), потом в кинематику, статику и т.д. Занимались на последнем, пятом этаже, ближе к вечеру. Там были только свои. Чужие да и школьные наши преподаватели туда не добирались. Владимир Николаевич делал маленький пакетик из газеты, что-

бы стряхивать пепел, и курил, как паровоз. Во всех произведениях для детей были добрые волшебники, курящие трубку, или мудрые индейцы.

И вот он, добрый волшебник, вызывал кого-нибудь к доске, давал задачу — и начинался диалог. Все, что разбирали, было неожиданно, не традиционно, завлекательно и с шутками. К решениям задач он как будто специально подходил всегда иначе, чем в обычных учебниках. Это удивляло и удерживало внимание.

Кроме физики были и разговоры о жизни. Например, о фантастике. В любви к фантастике отражался мой предрелигиозный поиск. Я искал такую придуманную жизнь, в которой счастье бы распространялось на многих, желательно на всех. И вот Лихачев, в тот момент мой идеал ученого, почти с тех же позиций вчитывался в Азимова, Брэдбери, Саймака, Лема, Стругацких.

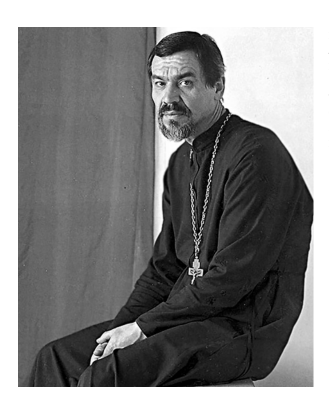
**Александр Андрюшин** (Продолжение следует)



Священник Владимир Лапшин

### Жить Церковью, быть ею

(Окончание. Начало в № 140)



громной радостью для нас было возвращение в общину отца Олега Батова. С первых дней, как только начались в храме богослужения, он был членом общины и алтарником. Но в 1999 году его рукоположили в священники и назначили настоятелем храма в Цюрихе (Швейцария). Конечно, мы радовались за него, но для нас это была потеря. Десять лет продолжалась его командировка. Все эти годы мы поддерживали с ним отношения и даже ездили к нему в гости, надеясь, что когда-нибудь он вернется. И, наконец, это свершилось — просто чудо, Божий дар, что его вернули именно в наш храм!

С этим возвращением в нашу жизнь как бы влилась свежая кровь. Стало и больше богослужений, отец Олег начал привлекать и новых людей. Сейчас благодаря его инициативе у нас стали проводиться богослужения для общины «Вера и Свет». Некоторые ее члены и раньше иногда посещали наш храм. Но теперь это стало еще одним постоянным служением нашей общины.

Немаловажную роль в ее жизни и развитии играет многолетняя дружба с общиной Тэзе во Франции. Первая паломническая поездка туда состоялась в 1993-м, когда я служил в храме Космы и Дамиана. Кто-то из прихожан туда ездил и раньше, вообще это знакомство началось еще с отца Александра Меня. Но с 1993 года наша дружба укрепилась, а связь стала

постоянной. С тех пор каждый год мы собираем паломническую группу и отправляемся в далекое путешествие на автобусе.

Эти поездки очень важны. Во-первых, это свидетельство Православия в Западном мире. Ведь там собираются христиане отовсюду — из Европы, Азии, Африки и даже из Америки. Важно это и для нас. Мы видим, что искренне верующие люди есть во всем

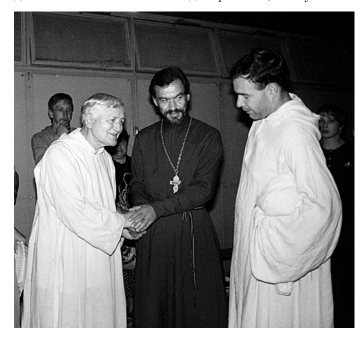


С Натальей Леонидовной Трауберг

мире, что мы не одни. Там люди разных культур, говорящие на разных языках, принадлежащие к разным конфессиям, вместе живут, вместе работают, вместе читают и изучают Св. Писание и учатся общинной жизни.

Для нас это важно еще и потому, что мы две недели живем бок о бок, совершая свое путешествие. Люди ближе знакомятся друг с другом, буквально роднятся, учатся носить бремена друг друга. Я у нас в храме говорю, что даже если мы будем две недели просто ездить в автобусе по МКАДу, то и это прине-

сет огромную духовную пользу, даст общине незабываемый опыт. Ну а уж поездка в Тэзе — это что-то совсем неповторимое. Видя, как нас принимают там, наши люди и сами становятся более гостеприимными. Это показали встречи, проводившиеся общиной Тэзе в Москве. Тогда мы принимали у себя в семьях десятки паломников. И надо признать, что у нас в



В Тэзе с братом Роже и братом Люком

Москве с ее жилищными проблемами это дорогого стоит. А ведь гостеприимство – это одна из важнейших христианских добродетелей.

Очень важна для нас и связь, дружба с Международным Благотворительным Обществом имени Александра Меня (Рига, Латвия), которое издает альманах «Христианос» и многие другие книги. Это даже не дружба, это что-то большее. Хотя основатели этого Общества Наталья Большакова и Василий Минченко живут и работают далеко от Москвы, но они настоящие члены нашей большой духовной семьи, и они сами считают себя членами нашей общины. Через них мы поддерживаем отношения с православными общинами в Европе, с друзьями из других конфессий. И конечно, все, что издается этим Обществом, находит нашу поддержку и при создании, и при распространении.

Ну и в заключение хотелось бы сказать, что хотя наша община живет и все еще развивается, но не все так безоблачно, как может показаться. Конечно, и у нас возникают порой трудности во взаимоотношениях, случаются проблемы и в семьях. Настораживает то, что современные христиане все больше уходят в соцсети, порой пренебрегая живым общением и совместным служением или отдыхом. Раньше мы больше проводили время вместе, молодежь влюблялась, создавались семьи, ходили друг к другу в гости, вместе проводили отпуск, собирались где-нибудь на отдыхе по нескольку семей вместе с детьми. Были и спортивные межприходские мероприятия. Помню, лет двадцать назад проводили футбольный матч с одним из московских храмов. Наша команда тогда выиграла со счетом примерно 20:2. Сколько же радости было, как это нас тогда сплотило. А сейчас молодежь предпочитает футбол или другие игры в интернете, там же и дружба, и все остальное. Какая-то виртуальная жизнь...

Да хранит вас Господь!



### В дни вирусной напасти

чие недели за две до официально объявленного карантина, когда стало ясно, как развиваются **d** события, дети воскресной школы были отправлены по домам. Кто-то уехал на дачу, кто-то в деревню. Подростки совместно читали Писание по скайпу. Очень пригодился относительно недавно возникший

опыт трансляции богослужений, теперь это стало объединяющей людей реальностью. Фейсбук стал полем общей молитвы. Ввели практику подавать записки онлайн, о. Олег Батов служил молебны о здравии и панихиды об упокоении.

Да и жизнь в самом храме не затихала ни на миг. Отреставрировали пол в верхней части здания, в то время как службы проходили в крипте, внизу. Для этого нужно было аутентичные камни пола пропитать специальным составом на основе эпоксидной смолы, предварительно отполировав их.

На неделю опередив карантин, начали регулярно проводить дезинфекцию, используя кварцевые

В это суровое время образовалась команда, кото-

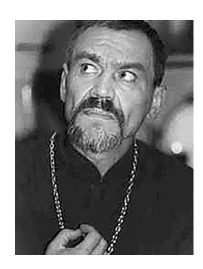


всех поверхностей, занималась электронными записками, которые надо распечатывать и относить в алтарь. Живущая по соседству прихожанка взяла на себя заботу о нашем садике.

Библейская группа встречается онлайн дважды в неделю для молитвы, чтения и обсуждения Писания. По воскресеньям читают Апокалипсис.



### Фрагменты из проповеди о. Владимира Лапшина в День Вознесения (28 мая 2020 г.)



хочу отступить от правила и говорить не о событии Вознесения, а попытаться найти что-то очень важное, ключевое в литургических чтениях. И даже не в евангельском отрывке, а скорее в отрывке из книги Деяний святых апостолов. Мне кажется, что там ключевым моментом является диалог между Иисусом и учениками, когда они Его спрашивают: «Господи, не в сие ли время восстанавливаешь царство Израилю?» И Господь отвечает им...

Нам так понятен их вопрос, их так это беспокоит! Нам тоже все время хочется выяснить: не в сие ли время? А когда? Может быть, завтра? Нам хочется знать времена и сроки, нам хочется стабильности, нам хочется определенности, нам хочется все планировать, все контролировать. А Господь не хочет этого. Господь не хочет, чтобы мы этим занимались. Он хочет, чтобы мы жили не планами какими-то, не прожектами — Он хочет, чтобы мы жили просто вот сегодняшним днем, чтобы мы — жили. Мы все время... что-то пытаемся приготовить, подготовить, где-то соломки подстелить — а Он учит нас просто жить, чтобы мы жили и радовались. Вель мы же не живем. Мы все время чего-то ждем. Все время что-то планируем. Все время что-то пережидаем! А жизнь-то — она вот, сегодня, здесь и сейчас.

...Мы все чего-то выжидаем. Ведь так вся жизнь пройдет. А Господь не хочет этого. В отрывке из Деяний святых апостолов Господь прямо говорит — достаточно резко, я бы сказал, даже грубо говорит: «Не ваше дело — знать времена и сроки». И нам с вами Он то же самое говорит, если не словами, то какими-то событиями, обстоятельствами, которые вдруг обрушиваются и на наши личные жизни, и на жизни народов, государств, даже всего человечества... «Не ваше дело» — вы должны жить доверием, доверием к Богу.

Вспоминается детство. Наверное, многие из вас могут такое вспомнить... Например, зима. Когда ты маленький, закутанный в какое-то пальто или шубу, обутый в валенки, может, еще закутанный платком сверху, чтобы не замерзнуть, — и тебя везут на санках. Ты лежишь на спине и смотришь — я помню, как мы с мамой папу хо-



дили встречать с работы, он поздно возвращался, зимой это уже темно, — и вот это небо ночное, ты просто смотришь на звезды, смотришь на небо — какая разница, куда тебя везут? Ты просто доверяешь. Ты знаешь, что это вот и есть жизнь. Или лежишь на животе, смотришь в эти вот щелочки между реечками в санках, там снег, в каждой снежинке — радуга, ка-

ждая снежинка — целая вселенная. И вот ты смотришь завороженно... Или когда идешь между папой и мамой, они тебя держат за руки, а ты закрыл глаза, еще и ноги поджать — и висишь, летишь, паришь. Доверяешь...

Вот Господь хочет, чтобы мы сейчас так жили — помните Его слова, как часто Он в Евангелии говорит: «Если не станете, как дети, не сможете войти в Царство Божие»? Царство Божие — оно уже здесь и сейчас, оно уже нам даровано. А мы не живем в нем, потому что все время пытаемся выяснить, когда нам восстановят наше земное царство.

А Царство Божие — оно небесное, и оно — это уже и есть жить, жить, радоваться жизни, жить доверием. Отдать себя в Его руки — и наслаждаться жизнью... Давайте задумаемся.

Говорят, в Китае самое страшное проклятие — «чтоб жить тебе во время перемен и испытаний». А у нас поэт говорит — «блажен, кто посетил сей мир в его минуты роковые». Блажен — значит счастлив. Почему? Потому что именно в эти минуты мы можем действительно что-то понять, о чем-то задуматься. А ведь когда все стабильно, когда все ровненько — разве мы живем? Вот только сейчас и жить, именно сейчас и жить, самая настоящая, самая подлинная жизнь: не ждать чего-то — а жить сейчас.

Давайте будем молиться, совершать эту божественную литургию, молиться о ниспослании Святого Духа на дары, которые мы предложим Господу, и на нас тоже — чтобы мы, ну хотя бы в это время, хотя бы в эти дни, во время испытаний... Неслучайно мы называем такие дни моментами истины. Вот сейчас момент Истины, время Истины, и сейчас важно что-то понять, что-то для себя открыть, что-то очень важное. А это важное — Царство Божие, мимо которого мы каждый день пробегаем, но которое открыто для нас, которое ждет нас, чтобы мы вошли в него, чтобы мы насладились наконец-то».

(Далее – после причастия)

«Дорогие, я поздравляю вас всех с Вознесением Господним. Великий праздник, праздник откровения, скажем так. Праздникикона, праздник-обещание — чего только в этом празднике нет!

Но, как мне кажется, сегодня важно задуматься о том, о чем мы говорили на божественной литургии. Ради Бога, не подумайте, что я вот так уверенно, красиво говорю — что, значит, я сам уже так живу. Упаси Бог! Ничего не получается! Но, может, у вас у кого-то получится. Жить благодарением, жить Евхаристией, жить радостью, каждый день — вот просто жить и радоваться. Жить, радоваться и благодарить Бога... Я с детства люблю путешествовать. И сейчас для меня самое тяжелое — это усидеть на месте, вот в этом карантине, на даче, еще и погода плохая, дожди... Все время куда-то двигаться — неважно куда, главное, отдаться воле Божией и...

Знаете, когда приехал кудато — уже все, путешествие закончилось. А вот самое главное, самое драгоценное, самое дорогое — это путешествие. Это путь. Это вот именно путь. Нам все время хочется «достичь цели» и сидеть-почивать. Вот я достиг, я все сделал — и все. Да нет! Самое главное — все время двигаться, все время устремляться к этой Цели. Бог даст, достигнем когда-нибудь — когда, не знаем: «Не ваше дело, - говорит Господь, — знать времена и сроки», когда и чего вы достигнете, когда вы приползете, или прилетите, или приплывете — главное, устремляться, устремляться к небесам...

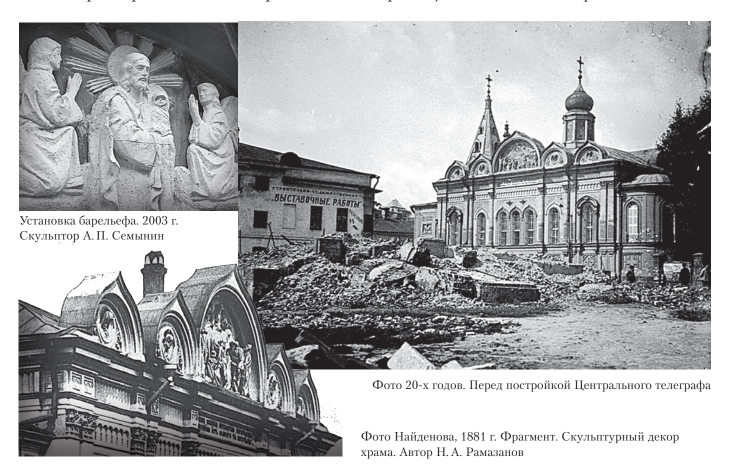
У нас книжка в свое время была, автор не успел ее дописать... Книга Питера Крайфта «Небеса, по которым мы так тоскуем». Этого нам не хватает в нашей жизни. Научиться радоваться жизни — значит, в каждый момент

устремляться, «тосковать по небесам». А мы все хотим здесь укорениться — а здесь все ненадежно. И Господь нам все время показывает, как хрупко здесь все, как ненадежно...

Единственное, что надежно в мире, в жизни — это отношения между людьми. Бывает, конечно, и друзья предают, и в любви что-то случается, и любовь — «характерами не сошлись» - куда-то исчезает, пропадает, — но все-таки, мне кажется, человеческие отношения - самое ценное, самое дорогое, и единственное, на что можно опереться. Конечно, Господь Бог — но Он именно через нас, через наши отношения. В нашей дружбе, в нашей любви Господь открывается. Когда мы говорим на литургии: «Христос посреди нас!» — Он действительно посреди нас. Но почему Он посреди нас? Потому что мы вместе, мы ради Него собрались»...



### Из истории храма Успения Пресвятой Богородицы на Успенском Вражке



## Поэзия в самоизоляции

Как и многие другие прихожане, наши поэты, пребывая в строго домашнем режиме, тоже не теряли время зря. Что подтверждает публикуемая подборка их стихотворений.

### Елена Нигри

#### Стихоизоляция

Привет тебе, о вирус венценосный! Сказать по правде: ты такой несносный! Всех зацепил – пускай не так, так эдак: Тут сердце, легкие, везде – гора таблеток... Народ пошел, чтоб причаститься, в храм, Но ты опередил и напортачил там, Всех заразил – и певчих, и отцов, И затворили храм в конце концов. Все ломанулись в лавки, магазины, И полные везли домой корзины, Но вирус оказался и в еде -В томатах, гречке – в общем-то везде... Тогда все затворились в помещенье, Но с тайной мыслью - мыслию о мщенье! Изобрести неведому вакцину, Чтобы отмстить заразе-сарацину! Пока же Иисус с Платоном вместе Гуляют в запрещенном кем-то месте, Смеется Воланд: хороша проказа! Всех держит по домам ничтожная зараза, Народ нищает, богатеют бонзы, И Ленину статуя вновь из бронзы, Но где же свита? Бегемот и Гелла? И где убийца страшный – Азазелло? Пора кончать убийственный визит, Который жизни на земле грозит. Но нет, еще не срок последней битвы, Пока звучат, звучат слова молитвы!

### Лада Негруль

#### Вознесение

Нет, чудо нам не снится: На Небо Он восхИщен Божественной десницей. Для тех, кто Бога ищет.

Пусть облако закрыло Его святое тело, Любовь же не бескрыла, Нет для нее предела.

Пусть годы быстротечны – Их бег к Нему влечет!

Без веры бессердечны Мы все наперечет.

Мир для Христа был тесен, Но нет предела чуду. Взлет в Небеса чудесен, Ведь Бог теперь – повсюду.

Открыл Он в небо дверцы, Полны Им даль и близь, Чтоб прямо к Богу в сердце Мы тоже вознеслись!

17.05.18

В оформлении страниц использована графика Анни Валлотон

### Неделя о слепом

Неисцелимым был слепорожденный, И тьма была бездонна и пуста. Но зрением, впервые обретенным, Он вдруг увидел самого Христа.

Всю жизнь страдал и днями, и ночами, Уже отчаяньем судьбу итожа. Узрел не только плотскими очами Спасителя, но и духовно тоже.

Бог выбрал его, веру в нем посеяв: Хоть об Иисусе говорили худо, Он защищал Христа от фарисеев, Настаивал на том, что это — чудо,

Его необычайное прозренье. Господь глядит глазами голубыми... А мы — Его любимое творенье. Так не останемся ж навек слепыми!

Зачем мы жили, коль не замечали, Что люди — уникальны, единичны? Иначе мы все видели в начале Пути, еще не будучи циничны.

Пусть благодарность, нам глаза открыв, Навеки с фарисейством нас поссорит! Чудесен к Богу радостный порыв. Узри же красоту: закаты, зори,

Вулканы, горы, реки, океаны... Мы верой согреваемся горячей И не бессмысленны, как истуканы, Мы видим Бога – это значит зрячи!

23.05.20





### Виктория Лепко

#### День Святого Духа

Мне Дух Святой явился вдруг во сне. Он прошептал: «Трудна твоя дорога, Но ты почаще думай обо мне И неустанно обращайся к Богу. Тогда душа пребудет в Небесах, Когда земная кончится дорога. Ведь не случайно в мыслях и стихах Ты часто поминаешь имя Бога!» Проснулась я в глубокой тишине, А Мир как-будто светом озарился! И белый голубь трепетал в окне, Как Дух Святой, что мне во сне явился.



#### Дай Бог, чтобы Христос воскрес!

Дай Бог, чтобы Христос воскрес Из пламени Иерусалима! Чтоб снял с души свой страшный Крест, Нас распинающий незримо. Чтобы Святая благодать, С огнем сошедшая на Землю, Сумела к Свету нас поднять, Очистить нас от всякой скверны. Чтоб наши души и сердца Его любовью воссияли. И с верой в Сына и Отца «Христос Воскрес!» уста шептали!



### Владимир Илюшенко

\* \* \*

В городском чаду, где едва слышны слова молитвы, где закат стилизует себя под поле битвы, не кончается стон разумной твари, и все длится поток духовной хмари.

В городском чаду даже воздух болит и тлеет, и не каждый дорогу домой найти сумеет, и потерянный рай человеку снится, и летит по небу Ильи колесница.

14.05.2020

#### Возвращение

(По мотивам книги Рональда Моуди)

Ты потерял сознанье на мгновенье и вдруг в ином очнулся измеренье.

Ты мчишь (куда?), как некий электрон, со всех сторон надежно окружен не тютчевской пылающею бездной, в которой отразился век железный, а тьмой безвидной, непроглядной тьмой, возникшею, как дар себе самой.

Но вот она внезапно отступила, гонимая неведомою силой, вдали зажглась сияющая точка, и ты обрел другую оболочку.

Ты сознаешь, что вновь имеешь тело, не плотное, что, кажется, истлело, а как бы студенистое, иное, не мертвое, а полностью живое.

И вдруг открылась новая картина: перед тобой цветущая долина,

и там ты встретил всех, кого любил, кто утешал тебя, кормил, поил, родителей, сородичей, друзей, всех, от кого становится теплей.

Ты обнимаешь их и к сердцу жмешь и на каком ты свете – не поймешь. Ликуешь, под собой не чуя ног. Но тут финалу наступает срок.

Перед тобой предстало Существо светящееся. В нем признал Того, ты в тот же миг, Кто обнимал любовью, Кто жертвовал Своей святою кровью.

И Он сказал: «Еще ты не готов. Вернись под свой земной родимый кров. Настанет час — мы встретимся с тобой. Не тяготись предложенной судьбой».

И ты вернулся.

25.05.2020

\* \* :

Как был Ты камнем преткновения, так и остался им для тех, кто породил в сердцах сомнения в Тебе, кто сеял липкий грех и был слепцом ожесточенным и жалким неучем ученым.

На этом камне циклопическом построен был вселенский Храм и стал свидетелем космическим Тому, Кто молвил: «Аз воздам».

22 - 23.05.2020



**Главный редактор:** протоиерей Александр Борисов **Редакционная коллегия:** Роза Адамянц, Владимир Ерохин, Ольга Ерохина, Александр Зорин, Александр Кремлёв, Ольга Лашкова, Ирина Языкова

Редактор выпуска: Владимир Грудский

Дизайн и компьютерная верстка: Татьяна Корыгина Адрес редакции: Столешников пер., д. 2 Тел.: +7 (495) 935-09-72; +7 (903) 287-14-40 e-mail: vsemenovich@yandex.ru или irinayazykova@yandex.ru с указанием темы письма: «Для "Приходской Газеты"»